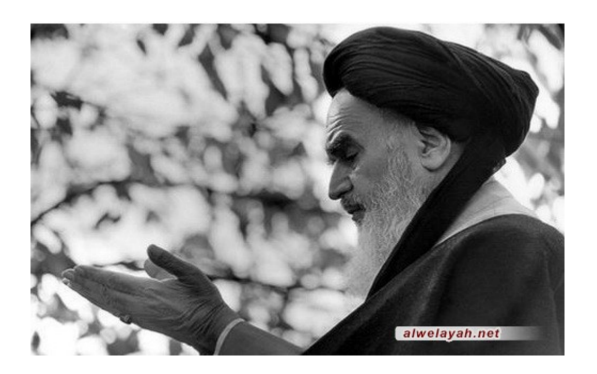
## الآداب المعنوية للصلاة، الإمام الخميني: في الآداب القلبية لمكان المصلَّى



الآداب المعنوية للصلاة، الإمام الخميني: في الآداب القلبية لمكان المصلَّى

الباب الثالث

في الآداب القلبية لمكان المصلَّى

وفيه

فصلان

الفصل الأول

في معرفة المكان ( قال الشهيد رضوان ا عليه : وأما المكان فاستحضر فيه أنك كائن بين يدي ملك الملوك تريد مناجاته والتضرّع اليه والتماس رضاه ونظره اليك بعين الرحمة، فانظر مكانا يصلح لذلك كالمساجد الشريفة والمشاهد المطهّرة مع الامكان فانه تعالى جعل تلك المواضع محلا لاجابته ومظنّة لقبوله ورحمته ومعدنا لمرضاته ومغفرته على مثال حضرة الملوك الذين يجعلونها وسيلة لذلك فادخلها ملازما للسكينة والوقار ومراقبا للخشوع والانكسار سائلا أن يجعلك من خاص عبادة وان يلحقك بالماضين منهم وراقب ا كأنك على الصراط جائز وكن مترددا بين الخوف والرجاء وبين القبول والطرد فيخشع حينئذ قلبك ويخضع لبّك وتتأهل لان تفيض عليك الرحمة وتنالك يد العاطفة وترعاك عين العناية .

وقال العارف القاضي سعيد القم ّي: ان للاماكن أثرا في حجاب القلب عن ا□ وإقباله اليه تعالى اللهم الا "لاصحاب الاحوال حيث لا يشغلهم حال عن حال فانظر في أي مكان ومرتبة بالنظر إلى حضرة ذي الجلال فإن لم تكن خارجا عن مقام الحس فذلك كمال النقص، فاجهد ان تسعى إلى مسجد القلب لتفوز بصلاة جميع القوى وجماعة المشاعر والاعضاء ، وان اجتهدت ان تدخل كعبة الروح فتصلي مع جماعة الارواح المقدسة والنفوس القدسية فتلك الصلاة نور ، وان ارتقيت بروحك إلى الملأ الاعلى وتدخل المسجد الاقصى والعالم الالهي العقلي فذلك نور على نور ).

اعلم ان للسالك إلى ا□ بحسب النشآت الوجودية أمكنة ، ولكل منها آداب مخصوصة ما لم يتحقق السالك بها لم يتوصّل إلى صلاة أهل المعرفة .

المقام الأول: النشأة الطبيعية والمرتبة الظاهرية الدنيوية ومكانها أرض الطبيعة . قال رسول ا ملى المقام الأول: النشأة الغيبية وهبوط النفس من المحل الأعلى الارفع إلى أرض الطبيعة السفلى ورده من أن نزوله من النشأة الغيبية وهبوط النفس من المحل الأعلى الارفع إلى أرض الطبيعة السفلى ورده من أحسن تقويم إلى أسفل سافلين لاجل سلوكه الاختياري إلى ا وعروجه إلى معراج القرب ووصوله إلى فناء الواجناب الربوبي الذي هو غاية الخلقة ونهاية المقصد لاهل ا العارف يقول من ا وفي ا و إلى ا فلسالك أن يفهم نفسه ويذوق بذائقة روحه أن دار الطبيعة هي مسجد عبادة الحق وأنه قدم إلى هذه النشأة لاجل هذا المقصد كما يقول الحق جل وعلا : " وما خلقت الانس والجن الا ليعبدون " .. فاذا وجد دار الطبيعة مسجدا للعبادة ورأى نفسه معتكفا فيه لا بد وأن يقوم بآدابه ويصوم عن تذكر غير الحق وألا يتخرج عن مسجد العبودية الا بقدر الحاجة فاذا انقضت حاجته يعود ولا يستأنس بغير الحق ولا يتعلق قلبه بغيره ، فان هذا كله خلاف آداب العكوف على باب ا ا ا وللعارف با في هذا المقام حالات لا يصح

كتابتها وحيث أن الكاتب خارج عن الفطرة الانسانية ، ومستغرق في بحر المسجور والظلماني للطبيعة وعار عن الحق والحقيقة وعن جميع مقامات السالكين والعارفين فالأفضل ألاّ يفضح نفسه أكثر من هذا المقام ويشكو من النفس الامارة إلى جناب ذي الجلال المقدّس لعله يؤيد باللطف العام والرحمة الشاملة ويجبر ما سبق من عمره في بقيّته ربنا ظلمنا أنفسنا وان تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين .

المقام الثاني: مرتبة القوى الظاهرة والباطنة التي هي جنود ملكية وملكوتية للنفس ومحلّها الارض الطبيعية الانسانية وهي هذه البنية والبدن وأدب السالك في هذا المقام أن يفهم باطن قلبه بأن أرض الطبيعة نفسه وهي مسجد الربوبية ومحل السجدة للجنود الرحمانية فلا ينجسها بقاذورات تصرف ابليس ولا يجعل الجنود الالهية تحت تصرف ابليس كي تشرق ارض الطبيعة بشروق نور الرب وتخرج عن ظلمة البعد عن الساحة الربوبية وكدورته فيرى قواه الملكية الملكوتية معتكفة في مسجد البدن ويعامل بدنه معاملة المسجد ومع قواه بعين العكوف إلى فناء ا []، وتكليف السالك في هذا المقام أكثر لأن تنظيف المسجد وطهارته ايضا على عهدته كما أنه بنفسه أيضا يتكفل أدب المعتكفين في هذا المسجد .

المقام الثالث: النشأة الغيبية للسالك: ومحلها البدن البرزخي الغيبي للنفس الذي يتكون بانشاء النفس وخلا قيتها ، والادب للسالك في هذا المقام ان يذو ّق نفسه ان التفاوت بين هذا المقام والمقامات الاخر كثير وحفظ هذا المقام هو من مهمات السلوك لان القلب هو امام المعتكفين في هذا الجناب وبفساده يفسد الجميع اذا فسد العالم فسد العالم فقلب العالم عالم صغير وعالم القلب هو العالم الكبير وتكاليف السالك في هذا المقام تكون أكثر من ذين المقامين لانه قد كلف بناء المسجد العالم الكبير وتكاليف السالك في هذا المقام تكون أكثر من ذين المقامين لانه قد كلف بناء المسجد هذا المسجد عبادة الحق ويجب تخرينه ، فاذا أس ّس السالك المسجد الملكوتي الالهي بيد التموف الرحماني ويد الولاية وطه ّر بنفسه هذا المسجد عن جميع القاذورات والتصرفات الشيطانية واعتكف فيه فلا بد له أن يجاهد حتى يخرج نفسه من العكوف في المسجد ويعتكف بفناء صاحب المسجد فاذا تطه ّرعن التمل أق بالنفس وخرج عن فيد نفسه يصير هو بنفسه منزلا للحق بل مسجدا للربوبية ويثني الحق على نفسه في ذاك المسجد بالتجليات الفعلية ثم الاسمائية ثم الذاتي قي وهذا الثناء هو صلاة الرب يقول سب وق قد "وس رب الملائكة والروح ، وللسالك إلى ال في جميع مقامات السلوك مهمة أخرى لا يجوز له الغفلة عنها مطلقا بل هذه المهمة هي غاية السلوك ولب لبابة وهي أن لا يغفل في جميع المظاهر ولا تمنعه النعمة ذكر الحق ويطلب في جميع المناسك والعبادات معرفة ال ويطلب ال في جميع المظاهر ولا تمنعه النعمة والكرامة عن الصحبة والخلوة فانه نوغ من الاستدراح .

وبالجملة يرى روح العبادات والمناسك وباطنها معرفة ا□ ويتطلب فيها المحبوب ولعله تستحكم في قلبه

وصل: في مصباح الشريعة قال الصادق عليه السلام: " اذا بلغت باب المسجد فاعلم أنك قد قصدت باب ملك عظيم لا يماً بساطه الا المطهرون ولا يؤذن لمجالسته الا الصدّيقون " ( قد تفطّنت بفصل ا تعالى لنكتة لطيفة في المقام وهي أن الرواية الشريفة كأنها قررت للوافدين إلى حضرة ذي الجلال مرحلتين، الاولى: الوفود على حضرته والورود إلى جنابه والثانية: المجالسة والمؤانسة معه جلّت وعظمت نعماؤه . فخصّت الاولى بالمطهّرين والثانية بالصدّيقين كما أن في القرآن الكريم اشارة لطيفة إلى هاتين، أما بالنسبة إلى الاولى فهو قول ا سبحانه في شأن مريم الطاهرة : " واذ قالت الملائكة يا مريم ان ا امطفاك وطهّرك على نساء العالمين يا مريم اقنتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين " ( آل عمران4) وخصوصا اذا جعلنا الواو في وطهّرك للعطف التفسيري وهو أفضل لئلا للزم التكرار في قوله تعالى وخصوصا اذا جعلنا الواو في وطهّرك للعطف التفسيري وهو أفضل لئلا يلزم التكرار في قوله تعالى واصطفاك على نساء العالمين . فيكون المعنى ان قيامها عليها السلام في مجلس الذكر بعد كونها مطهرة، وان جعلها الواو لمطلق العطف فلا يضر "أيضا بالمعنى الذي نحن بصدده وهو أنه لابد للوافد على اا أن يكون مطهرا كما اشار اليه في الرواية الشريفة بقوله : " لابطأ بساطه الا المعله رون " .

وأما بالنسبة إلى المرحلة الثانية، فقوله تعالى: " أولئك هم الصدّيقون والشهداء عند ربهم " (الحديد 19). فان فيها ايضا إشارة في غاية اللطافة لما ذكرنا وهي أن الكون عند الربّ تعالى يختصّ بالصدّيقين سواء جعلنا الظرف متعلقا بالشهداء كما هو الظاهر لكونه أقرب أو جعلناه متعلقا بأولئك، وان كان بعيدا لبعده وعلى كلا التقديرين يستفاد ما ذكرنا من الآية الشريفة فافهم واغتنم والله الحمد). فهب القدوم إلى بساط خدمة الملك هيبته فانك على خطر عظيم ان غفلت فاعلم أنه قادر على ما يشاء من العدل والفضل معك وبك فان عطف عليك برحمته وفضله قبل منك يسير الطاعة وأجزل لك عليها ثوابا كثيرا ( في الكافي الشريف عن أبي عبدا عليه السلام قال: " مرّ بي أبي وأنا بالطواف وأنا حدَد ثد وقد اجتهدت في العبادة فرآني وأنا أتصابّ عرقا فقال لي: يا جعفر يا بنيّ ان ا اذا أحب

وفيه أيضا عن حنان بن سدير قال: " سمعت ابا عبدا□ عليه السلام يقول : ان ا□ اذا أحبّ عبدا فعمل قليلا جزاه بالقليل الكثير له " .

قول: ذكر صاحب الوسائل ( قد ّس سر ّه ) هاتين الروايتين في الوسائل في باب ( استحباب الاقتصاد في العبادة ) وعندي أنها لا تناسب الباب بل الاولى أن ينعقد باب في كتب الاحاديث بعنوان : ( باب أن ّ الاصل في اشتراط القبول في الاعمال محبة ا عز وجل للعبد ) وتذكر هاتان الروايتان في ذلك الباب ) . وان طالبك باستحقاق الصدق والاخلاص عدلا بك حجبك ورد طاعتك وان كثرت فهو فعال لما يريد واعترف بعجزك وتقصيرك وانكسارك وفقرك بين يديه فانك قد توج "هت للعبادة والمؤانسة به واعرض اسرارك عليه ولتعلم أنه لا يخفى عليه اسرار الخلق أجمعين وعلانيتهم وكن كأفقر عباده بين يديه وأخل قلبك عن كل شاغل يحجبك عن ربك فانه لا يقبل الا الاطهر والاخلص ، فانظر من أي ديوان يخرج اسمك فان ذقت حلاوة مناجاته ولذيذ مخاطباته وشربت بكأس رحمته وكراماته من حسن إقباله عليك وإجابته فقد صلحت لخدمته فادخل فلك الاذن والأمان ، والا فقف وقوف من انقطعت عنه الحيل وقصر عنه الامل وقضي عليه الاجل فان علم ا عز وجل من قلبك صدق الالتجاء اليه نظر اليك بعين الرأفة والرحمة واللطف ، ووفقك لما يحب ويرضى فانه كريم يحب الكرامة لعباده المضط وين المحترقين على بابه لطلب مرضاته .

قال تعالى: " أُمِّن يجيب المضطِّر اذا دعاه ويكشف السوء " .

وحيث أن هذا الكلام الشريف دستور جامع لاصحاب المعرفة وأرباب السلوك إلى ا□ نقلته بتمامه فلعله يحصل حال من التدبِّر فيه ، ومحصل قوله عليه السلام أنه اذا وصلت إلى باب المسجد فانتبه إلى أيٌّ باب وصلت ؟ وأيِّ جناب قصدت ؟ فاعلم أنك وصلت إلى جناب السلطان العظيم الشأن الذي لا يضع أحد قدمه على بساط قربه الا اذا طهر وتطهر من جميع أرجاس عالم الطبيعة والارجاس الشيطانية ولا يصدر الاذن لمجالسته الا الذين يقدمون عليه بالصدق والصفاء والخلوص من جميع أنواع الشرك الظاهر والباطن ، فاجعل عظمة الموقف والهبة والعزَّة والجلال الالهي نصب عينك ثم ضع قدمك إلى جناب القدس و بساط الانس فانك واقع في مخاطرة عظيمة ( باخبر باش كه سر ميشكند ديوارش ) فانك وردت إلى جناب القادر المطلق يجري ما يشاء في مملكته فاما أن يعاملك بالعدالة ويناقش في الحساب فيطالب بالصدق والاخلاص وتحجب عن الجناب وتردٌّ طاعتك وان كثرت ، واما ان يعطف اليك طرفه ويقبل بفضله ورحمته طاعتك التي هي لا شيء ولا قيمة لها ويعطيك ثوابه العظيم فاذا عرفت الان عظمة الموقف فاعترف بعجزك وتقصيرك وفقرك واذا توجهت إلى عبادته وقصدت المؤانسة معه ففرِّغ قلبك عن الانشغال بالغير الذي يحجبك عن جمال الجميل وهذا الاشتغال بالغير قذارة وشرك ولا يقبل الحق تعالى الا القلب الطاهر الخالص ، واذا وجدت في نفسك حلاوة مناجاة الحق وذقت حلاوة ذكر ا□ وجرعت من كأس رحمته وكراماته ورأيت حسن اقباله واجابته في نفسك فاعلم انك صرت لائقا لخدمته المقدسة ، فادخل فانك مأذون ومأمون واذا ما وجدت في نفسك هذه الحالات فقف بباب رحمته كالمضطر الذي انقطعت عنه جميع العلاجات وبعد عن الامال وقرب إلى أجله فاذا عرضت ذلَّتك ومسكنتك والتجأت إلى بابه ورأى سبحانه منك الصدق والصفاء فينظر اليك بعين الرحمة والرأفة ويؤيدك ويوفّقك لتحصيل رضاه فانه الذات المقدسة لكريم ويحب الكرامة لعباده المضطرين كما يقول تعالى : أمِّن يجيب المضطر اذا دعاه ويكشف السوء .

( اعلم ان المصلي في الحقيقة ونفس الامر العقل لان مقام العقل مقام العبادة وهو الواقف في مقام اياك نعبد واياك نستعين ، ومقام العقل اول مقام الصحو ، وما قبله مقام السكر والفناء والزوال وفقدان النفس ووجدان الرب ّ . قال تعالى : " هل أتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا " . قال الباقر عليه السلام : " كان شيئا ولم يكن مذكورا " .

في المجمع عن الباقر والصادق عليهما السلام : " كام مذكورا في العلم ولم يكن مذكورا في الخلق " . وروايات أخر تقرب من هذا المعنى .

فالمصلي هو العقل فقط ولذا ترى أن المجنون والصبي والنائم والمغمى عليه والسكران ليسوا مكلَّفين بالصلاة وان كان بالنسبة إلى السكران من باب الامتناع بالاختيار وهو لا ينافي الاختيار .. فليتدبّر .

ثم أن عدم التكليف في الموارد المذكورة من جهة أن الاصل الذي عليه مدار الصلاة وسائر التكاليف مفقود في هذه الموارد وان المكلّف الاصلي هو العقل كما قاله تعالى حين خلقه: " اقبل فأقبل ثم قال له: أدبر فأدبر فقال بك أثيب وبك أعاقب " ، وأما غير العقل فالتكليف له تبعي وبالعرض.

ومكان العقل ومحلّه القلب الذي هو عرش الرحمن ، وحيث أن حقيقة الصلاة عبارة عن توجّه العقل بكينونته إلى ا
العبادة طاهرا من لوث النجاسات كما في الحديث : " جنّبوا مساجدكم عن النجاسات " . فمن الواجب أن يكون المسجد ومحل المصلي الحقيقي طاهرا من لوث الكفر والنفاق والشرك بجميع مراتبها ومن يكون المصلّى الواقعي ومحل المصلي الحقيقي طاهرا من لوث الكفر والنفاق والشرك بجميع مراتبها ومن كل ما هو مكروه للمحبوب من قبيل الحسد والعجب والكبر وحبّ الرئاسة وأمثالها . وحيث أن الصلاة معراج المؤمن فاذا كان في القلب شيء من طلمة الكفر والفسق وأثقالها فذلك القلب لا يقدر على العروج . فالواجب ان تصدر الصلاة عن قلب خاص مزكّى وذي بصيرة تامة ومعرفة كاملة [ سبحانه وصفاته وأسمائه ومعرفة أنبيائه وأوليائه ومعاداة أعدائه ، ويكون مؤمنا بكل ما جاء به الانبياء والرسل " والمؤمنون عن القلب الكافر غير البصير وغير المؤمن با وأوليائه وغير المعادي لاعداء ا إسواء كان عدم ايمانه في هذا العالم أو في العالم الأول ، فان صلاته حينئذ من لطخ اصابه في العالم الأول من طينة الاولياء في حديث طويل : من أن حسن شيم أعداء ا إ من لطخ أصحاب اليمين كما أن الصورة الانسانية للكافر مغصوبة عنده في هذه الدنيا لينال بواسطتها شهواته ومقاصده الحيوانية ، وفي يوم تبلى السرائر وتنكشف الحقائق تؤخذ الصورة منه ويحشر على غير صورة الانسان ، فما في وجودهم من النور والخير وتنكشف الحقائق تؤخذ الصورة منه ويحشر على غير صورة الانسان ، فما في وجودهم من النور والخير وتنكشف الحقائق تؤخذ الصورة منه ويحشر على غير صورة الانسان ، فما في وجودهم من النور والخير

والصلاح مغصوبة وكله من مقتضيات لباس التقوى المختصّ بالمؤمنين، فأعمال هؤلاء تقع في المكان المغصوب ولا تنفعهم شيئا بل نفعها عائد إلى صاحب اللطخ ومتعلقة به ، فان الغاصب يؤخذ بأشدّ الاحوال وترجع الاعمال إلى أصلها والاعمال غير المرضية الصادرة عن المؤمن فهي من اللطخ الذي أصابه من أصحاب الشمال وطلاّه وشعاعه فترجع اليهم لا محالة كرجوع شعاع الشمس اليها كما صرّح بذلك في الرواية التي رواها المدوق في العلل عن الباقر عليه السلام وفيها : " اخبرني يا ابراهيم عن الشمس اذا طلعت وبدا شعاعها في البلدان أهو بائن في القرص ؟ قلت : في حال طلوعه بائن . قال : أليس اذا غابت الشمس اتصل ذلك الشعاع بالقرص حتى يعود اليه ؟ قلت : نعم . قال : كذلك يعود كل شيء إلى سنخه وجوهره وأصله، فاذا كان يوم القيامة نزع ا عز وجل سنخ الناصب وطينته مع أثقاله وأوزاره من المؤمن فيلحقها كلها بالناصب وبنزع سنخ المؤمن وطينته مع حسناته وأبواب برّه ، واجتهاده من الناصب فيلحقها كلها بالمؤمن" .

فبالتدقيق فيما ذكرنا ، وفي الروايات الواردة في باب الطينة والميثاق ربّما يت مخ حقيقة الامر في الايمان المستودع وانه لابد للايمان المستودع أن يزول وهذا مقتضى عدله سبحانه لتجزى كل نفس بما كسبت ومن هذه الجهة فقد ركز في روايات الباب على العدل الالهي والحكمة الربانية كقول الباقر عليه السلام في الرواية المتقدمة فاذا عرضت هذه الاعمال كلها على ا□ عز وجل قال : أنا عدل لا أجور ومنصب لا أظلم وحكم لا أحيف ولا أميل ولا أشطط الحقوا الاعمال السيئة التي اجترحها المؤمن بسنخ الناصب وطينته والحقوا الاعمال الحسنة التي اكتسبها الناصب بسنخ المؤمن وطينته ورد وها كلها إلى أصلها فاني أنا ا□ لا إله الا أنا عالم السر وأخفى وأنا المط على قلوب عبادي لا أحيف ولا أظلم ولا ألزم أحدا الا ما عرفته منه قبل أن أخلقه .

وحيث أن الرواية مشتملة على أسرار من العارف مم "ا يصعب على القلوب فهمه وعلى القلوب إدراكه كما مر "ح عليه السلام في آخرها بقوله: خذها إليك يا أبا اسحاق فوا انه لمن غرر أحاديثنا وباطن سرائرنا ومكنون خزائننا فنقر "بها إلى الاذهان البسيطة ببيان بسيط وهو انا نفرض ان انسانا يريد أن يعلم ولده ويرب يه فاستأجر له معلما ومربيا وهيأ له جميع ما له دخل وتأثير في تعلمه وتربيته ولكن انسانا أخر منع الولد عن التعلم باغوائه وتدليساته وأخذ من ماله وات حر لنفسه فأصبح الولد عاهلا وفقيرا ، أليس مقتضى العدل حينئذ أن يكون وزر جهل الولد وفقره على ذلك الغاصب ويؤخذ منه ما اتحمل الولد فقيرا ، أليس مقتضى العدل حينئذ أن يكون وزر جهل الولد وفقره على ذلك الغاصب ويؤخذ منه ما اتحمل الأنبياء والاولياء والحرمان فعلى ذلك فما جزاء الكفار والمنافقين وأمثالهم الذين ضي عوا ما تحمل الانبياء والاولياء في سبيل اصلاح المجتمع وأفسدوا على المؤمنين آراءهم وأعمالهم ، وفي نفس الوقت استفادوا لأنفسهم فوائد كانت نتيجة مشاق الانبياء ومساعيهم وكان المؤمنون أحق بها منهم ، أليس جزاؤهم ما ذكر في

الرواية الشريفة من نزع حسناتهم وإعطائها للمؤمنين ؟ وكذلك نزع سيَّئات المؤمنين وإعطاؤها لهم . وقد أشير إلى هذا الحكم العدل في موارد كثيرة تأويلا وتصريحا .

ومن التأويل ما أشار اليه الباقر عليه السلام وقال: يا ابراهيم اقرأ هذه الآية قلت يا بن رسول ال أيّه آية ؟ قال قوله تعالى قال " معاذ ال أن نأخذ الا من وجدنا متاعنا عنده انا اذا لطالمون" ( يوسف 79) هو قبي الطاهر ما تفهمونه وهو ال في الباطن هذا بعينه يا ابراهيم ان للقرآن طاهرا وباطنا ومحكما ومتشابها وناسخا ومنسوخا إلى أن قال عليه السلام وان ما أخبرتك لموجود في القرآن كلاً م قلت هذا بعينه يوجد في القرآن ؟ قال نعم يوجد في أكثر من ثلاثين موضعا في القرآن أتحب أن أقرأ ذلك عليك ؟ قلت : بلى يا بن رسول ال فقال قال ال عز وجل : " وقال الذين كفروا للذين آمنو أتبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء انتهم لكاذبون وليحملت أثقالهم وأثقالهم عن أثقالهم .. " الآية ( العنكبوت 130) أزيدك يا ابراهيم ؟ قلت بلي يا بن رسول ال قال : "ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يضلّونهم بغير علم الا ساء ما يزرون " ( النحل ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يضلّونهم بغير علم الا ساء ما يزرون " ( النحل العرب أن أزيدك ؟ قلت : بلي يا بن رسول ال . قال: " فأولئك يبد "ل ال سيئاتهم حسنات وكان القرآن ؟ قلت: بلي يا بن رسول ال . قال: " فأولئك يبد "ل ال سيئاتهم حسنات وكان القرآن ؟ قلت: بلي يا بن رسول ال . قال: اقرأ يا ابراهيم : " الذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش القرآن ؟ قلت: بلي يا من رسول ال . قال: أنشأكم من الارض ... يعني من الارض الطنّيبة والارض المنتنة فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتّقي منكم فإن ذلك من قبل اللمم ( وهو المزاح ) .

ازيدك يا ابراهيم ؟ قلت بلى يا بن رسول ا . قال : " كما بدأكم تعودون فريقا هدى وفريقا حق عليهم الضلالة انهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون ا . . أئمة الجور دون أئمة الحق ويحسبون أنهم مهتدون " ، خذها اليك يا أبا اسحاق فوا انه لمن غرر أحاديثنا . " الحديث " فعلى المتعلم البصير والقارئ الخبير أن يتأمل في الحديث الشريف ويتفح م القرآن الكريم ليقف على بقية الآيات الدالية على ما ذكره الامام باقر العلوم عليه الصلاة والسلام ما يزيد على ثلاثين موضعا في القرآن .

وسيجيء الاشارة إلى بعض ما ذكرنا من المؤلف دام ظلَّه في تفسير إياك نعبد وإياك نستعين فانتظر )