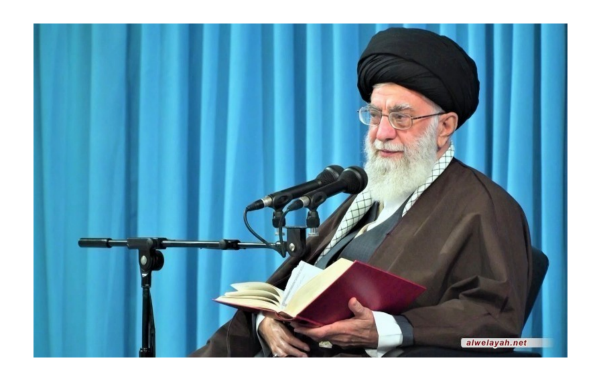
# خصائص المتّقين الستّ في القرآن الكريم



## الإمام الخامنئي (دام ظله):

«هدى للمتقين»؛ تعني أنّه لو كان هناك شخصا ً غير متديّن أيضا ً، لكنّه من أصحاب التّقوى -قد لا يكون أحدهم متديّنا ً، لكنّه من أهل التقوى- فسوف يهتدي بالقرآن بلا شكّ وسيصبح مؤمنا ً. وفيما يخصّ المؤمن، قد لا يثبت على هذا الإيمان إن لم يراع ِ التّقوى. يرتبط الأمر بحظّه وبخته: فهو سوف يبقى على الإيمان إذا تواجد ضمن أجواء الصّلاح.

مجموعة من الدروس القرآنية للإمام الخامنئي التي فسَّرها سماحته وشرحها ضمن خطاباته.

ذ الـكَ الكَيتابُ لا رَيبَ الفيهِ هُدًى لَيلمُت َعَين الا السَّذينَ يُؤمَنونَ بَالغَيبِ وَيُقيمونَ السَّلاةَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيكَ وَمَا السَّلاةَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيكَ وَمَا

أُنزِلَ مِن قَبلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُم يوقَنونَ [ع]

سورة البقرة المباركة؛ الآيات ٢،٣،٤

لا شكَّ في أنَّ المتَّقين سيهتدون بالقرآن

التقوى تعني الاجتناب من خلال الحركة لا السّكون، فأحيانا ً قد تجتنب وأنت في حال ً من السّكون، أي فلتذهب إلى منزلك ولا تتعاط ً مع أيّ شيء ولتجتنب الاصطدام بالجبل والوقوع في الهاوية باجتنابك لقيادة السيارة، اجتناب تسلسّق الجبال وعدم الخوض في حقل الأشواك كي لا تصيبك نعرات الأشواك، هذا أحد أنواع الاجتناب والإسلام لا يوصيكم به. بل يقول لكم أن خوضوا غمار الأحداث وواجهوا الوقائع وقوموا عينه ما حينها بالاجتناب. كالسائق الذي يقود سيارته لكنسّه يمارس الاجتناب أيضا ً وهذا الاجتناب هو عينه ما و مُصف بتوخسّي الحذر ومراقبة النسّفس. (١)

يقول القرآن الكريم: «هدى للمتقين»(٢)؛ ولا يقول «هدى للمؤمنين». "هدى للمت قين"؛ تعني أن له لو كان هناك شخصا ً غير متدين أيضا ً، لكن هن أصحاب الت قوى -قد لا يكون أحدهم متدينا ً، لكن هم من أهل التقوى بالمعنى الذي ذكرته- فسوف يهتدي بالقرآن بلا شك وسيصبح مؤمنا ً. وفيما يخص المؤمن، قد لا يثبت على هذا الإيمان إن لم يراع الت قوى. يرتبط الأمر بحظ ه وبخته: فهو سوف يبقى على الإيمان إذا تواجد ضمن أجواء الص لاح، وسوف يفقد إيمانه إن لم يكن ضمن أجواء الص لاح. (٣)

#### خصائص المتّقين

«الذين يؤمنون بالغيب و يقيمون الصلوة و مما رزقناهم ينفقون»(٤)؛ ولهؤلاء المت قين ست خصائص وهذه الخصائص الست لدى الإنسان، هي في الحقيقة العناصر التي تشكّل التقوى بحيث أن تلك التقوى الصحيحة والعينية تتوفّر في الإنسان من خلال هذه العناصر الست ؛ ويجب طبعا عدم نسيان ما قلته في الجلسة السابقة: تساعد هذه التقوى الإنسان في كافّة المراحل، أي عندما تملكون سهما من التقوى سوف تفهمون شيئا من القرآن الكريم وتهتدون به، ومع ازدياد نسبة هذه التقوى سوف تتضاعف نسبة فهمكم للقرآن،

وأيضاً ذاك الإنسان الذي بلغ حد"اً عالياً من التّقوى، سوف يدرك المزيد من النّقاط الدقيقة وأيضاً ذاك الإنسان الذي بلغ حد"اً عالياً من التقوى لديه وهذا لا يقتصر على البداية ومراحل التقوى الأولى بحيث نقول بأن عليكم أن تصبحوا أصحاب تقوى إذا أردتم فهم شيء ما من القرآن الكريم وأن اكتسبوا التقوى والوعي والدقّة ثمّ غوصوا في أعماق القرآن، لا؛ بقدر ما تتضاعف نسبة تقوى الإنسان يرتفع منسوب فهم الإنسان، وهذه الخصائص الستّ تشكّل مقد مق لبلوغ الإنسان مستوى مقبولاً من التقوى، أو دعنا نقول أنّ الحدّ الأدنى الضروري من مستوى التقوى الذي يكتسبه الإنسان.

### الف) الإيمان بالغيب

الخاصيّة الأولى هي: «الذين يؤمنون بالغيب». أي أولئك الذين يوقنون بالغيب. ذ ُكر الإيمان بالغيب في القرآن في أماكن متعددة تحت عنوان الخشية بالغيب والالتفات بالغيب، ففي مكان ٍ ما من القرآن الكريم ورد قول ا ☐ عز وجل: "وخشي الر حمن بالغيب"(۵) وهناك آيات أخرى من هذا القبيل؛ والغيب يعني ما يخفى عن حواس الإنسان وإن عالم الوجود كل مقسّم بين الغيب والشهادة، والشهادة تعني عالمنا المشهود، طبعا ً ليس المشهود بالعين فقط، بل المشهود بالحواس، ما تلمسونه ويمثل أمامكم، وما يمثل أمام سك ين الجراحة خاص تكم، وما يربى بالمرصد خاص تكم الذي يغوص في أنحاء العالم، وما يربى تحت مجهركم: ما ترونه وتسمعونه وما تلمسونه وتشعرون به جزء من هذه الشهادة والعالم يتخط كي هذه الحدود إلى ما وراء هذه الشهادة، فالوجود ليس محصورا ً بما نراه ونستطيع رؤيته أنا وأنتم ونحن البشر. بل إن الوجود يشمل مناطق ونواح ٍ يعجز شعور المرء عن إدراكها، أي عالم الغيب؛ وهنا الحد الفاصل بين الرؤى الكوني قالإلهي قوالرؤى المادي ق.

تقول الرؤية الماديّة: ما نراه موجود وله كيانه. لكن ما لا نراه ليس موجوداً. طبعاً قد يكون هناك شيء لا نراه اليوم ونراه غداء، ذاك الشيء موجود أيضاً. هذه الرؤية الماديّة الضيّقة، أنانيّة وتحد الإنسان، ما هو دليلك على قولك بعدم وجود ما لا تراه؟ عليك أن تكون قد أدركت ذلك ببصرك عندما تحكم بوجود أو عدم وجود شيء معيّن! عليك أن تثبت اعتقادك بوجود شيء ما! فكيف تؤكّد عدم وجود شيء دون إثبات ذلك؟ الماديّ يفتقد أي دليل على إنكار وجود عالم الغيب. فهو يقول، أنا لا أرى عالم الغيب ولا علم لي به؛ وفي الوقت ذاته الذي يقول فيه لا علم لديّ به، يقول بشكل قاطع بأنّه غير موجود!! السؤال الأوّل الذي ينبغي توجيهه إليه هو: كيف تدّعي عدم وجوده عندما تعتقد بعدم علمك بوجوده؟ لذلك وردت في القرآن الكريم هذه التعبيرات بشأن الماديّين والملحدين والدهريّين، أي

أولئك الذين ينكرون ماوراء عالم المادّة: "إن هم إّلا يظنّون"(٦) أي أنّ كلامهم يعتمد على الظنّ. "وإن هم إّلا يخرصون"(٧) ويتحدّثون مع بعضهم البعض.

#### ب) إقامة الصّلاة

لكن "الشرط الثاني لـ"الذين يؤمنون بالغيب" هو إقامة الصّلاة التي تمثّل إحدى خصائص المتّقين، "ويقيمون الصّلوة". لقد قلت مرارا ً أن "إقامة الصّلاة تختلف عن أداء الصلاة، وللأسف نلاحظ في بعض الترجمات أن هم يكتبون ما يوحي بمعنى "ويؤد ون الصّلاة"، بينما الكلمة المناسبة لهذا المعنى هي في العربيّة "يصلّون" و"يقيمون الصلوة" تنطوي على معنى آخر، إقامة الصّلاة إذا ً لها مرتبة أرقى من مجر د أداء الصلاة، وهي تشمل أداء الصلاة طبعا ً. أي إذا كنتم تريدون أن تكونوا من مقيمي الصّلاة فإنّكم لا تستطيعون التخلّي عن أداء الصّلاة. إقامة الصّلاة تعني ترويح هذا الواجب وهذه الحقيقة الطيفة في المجتمع والبيئة المحيطة وجعل البيئة بيئة صلاة ودعوة الآخر للصلاة وأداء الصّلاة بخشوع، وإحياء مفاهيم الصّلاة وتجسيدها في الحياة العمليّة، والمفهوم الأساسي للصلاة هو: خضوع الإنسان أمام الخالق وتنفيذه لأمر ربّه، هذا هو العنصر الرئيسي في الصلاة وهناك أمور وثرى على هامشها. إذا أشرط التقوى الثاني هو إقامة الصّلاة "يقيمون الصّلاة" وما قلناه سابقا ً: "الذين يؤمنون بالغيب"، أي الثاني علم بناء الذات. وبناء الذات أمر وبالغ الأهميرة.

## ج) الإنفاق في سبيل ا□

"ومم"ا رزقناهم يـُنفقون". حسنا ً، هل الإنفاق هو الزّكاة نفسها التي وردت في كتب الفقه وهي ترتبط بتسع أمور ولا وجود للزكاة في غير تلك الحالات التسع؟ لا، ليس الأمر على هذا النّحو. طبعا ً قد تكون هناك آراء فقهينّة أخرى بشأن الزّكاة، بحيث تشمل دائرة الزكاة رقعة أكبر ممنّا هو موجود ُ في هذه الحالات التسع لكن على كلّ حال ليس ذلك الإنفاق المقصود وهو يتعدّاه.

الإنفاق يعني بذل المال، ومن البديهي أن المراد من هذا البذل، ليس البذل الذي يبذله الإنسان لنفسه،

لأن ّ كل ّ إنسان ٍ يبذل من أجل نفسه وعديمو التقوى يبذلون أغلب مالهم من أجل طعامهم وملبسهم ولذائذهم وشهواتهم. إذا ً، ليس المروم ذلك البذل، بل الإنفاق في سبيل ا□. أي أن ّ البذل والإنفاق في سبيل الأهداف السامية والمبادئ الإلهي ّة ذو أهمي ّة فائقة!(٨)

### د و هـ) الإيمان برسول الإسلام والرّسل السابقين

وفيما يخصّ الآية التالية: "والذين يؤمنون بما أُنزل إليك وما أُنزل من قبلك"(٩). توجد هناك خصوصيّتان. الأولى: تمّ تخصيص الإيمان بالوحي في كلتا الجملتين وهاتان الجملتان مشتركتان في المعنى. أي إنّ إحدى العلامات والعناصر والأسس التي تشكّل تلك التقوى التي توصلنا إلى الهداية وتغمرنا بالنور الإنساني، هي الإيمان بالوحي وقبوله، لكنّ هذا الوحي يشمل الوحي المطلق لرسول الإسلام أو سائر الرّسل.

فالخصوصيّة الأولى إذا ً هي ما ورد في هاتين الفقرتين والعبارتين، أساس الإيمان بالوحي وهذا يشكّل عنصرا ً ضروريّا ً في تشكيل شخصيّة تقيّة! قد يؤمن أحدهم با عزّوجل ولا يؤمن بالوحي، هذا ليس كافيا ً، لأنّه قد ذكر في القرآن في موارد عديدة بعد إطاعة ا أ، أن أطيعوا الرّسول؛ «أطيعوا ا وأطيعوا الرسول»(١٠). بينما ستقولون أنتم أتباع النّبي (ص): من الواضح أنّني أطعت الرّسول أيضا ً عندما أطعت ا عزّوجل. نعم، أنتم كذلك لأنّكم تعتقدون بالرّسول (أي بالوحي)، لكن من لا يعتقد بالوحي، لن يعتقد أيضا ً بالرسول. (…) إذا ً، الاعتقاد بالوحي والإيمان بأصل الوحي شرط ُ أساسيّ وعنصر ُ ضروري! لكن ما هو الوحي؟ هذا الموضوع يمناقش في البحث المعرفي الذي يحدد ماهيّة وحقيقة الوحي. ولن نخوض في هذا البحث الآن. (…)

#### و) اليقين بوجود الآخرة

"وبالآخرة هم يوقنون". اليقين بالآخرة دليل سادس والآخرة هي النشأة والمرحلة التي تلي الدنيا ويطلقون عليها هذا الاسم لكونها متأخّرة عن الدنيا ويسمّون الدنيا بهذا الاسم لأنّها المرحلة الأقرب منّا ونحن نعيش فيها الآن، إذاءً إحدى علامات التقوى أو المتّقي، هي اليقين بالآخرة، وقد قلنا مراراً: من أركان وأسس وأسباب التديّن والتقوى الأساسيّة، اليقين بوجود الآخرة. وهي مرحلة سامية، لذلك لا يكفي الظنّ بوجود آخرة. (…)

وأنتم لا تجدون في أصول المعتقدات الإسلاميّة عقيدة منقطعة عن الحياة والعمل والاعتقاد بالآخرة ويوم القيامة والاعتقاد بالحساب والجزاء لأيّ عمل؛ والتيقّن بهذه الأمور له آثار عديدة على الحياة وسوف يكوّن صورتها. لذلك كما ورد في القرآن أيضا ً: من الأعمال الأولى التي تقوم بها الأديان ترسيخ العقيدة في أذهان الناس وإفهامهم بأن حياتكم لن تنتهي بالموت، بل هناك ما بعد الموت أيضا ً حياة وحساب وجزاء، وأن يـُفهموا الناس بأن هنا ساحة العمل وهناك تـُحصد نتائج الأعمال. (١١)

- ١) كلمته في الجلسة الثامنة لتفسير سورة البقرة ١٦/١٠/١٩٩١
  - ٢) سورة البقرة؛ الآية ٢
  - ٣) كلمته في لقاء جموع من الشباب ٢٧/٤/١٩٩٨
    - ٤) سورة البقرة؛ الآية ٣
      - ٥) سورة يس؛ الآية ١١
    - ٦) سورة البقرة؛ الآية ٧٨
      - سورة الجاثية؛ الآية ٢٤
    - ٧) سورة الأنعام؛ الآية ١١٦
      - سورة يس؛ الآية ٦٦
      - سورة الزَّخرف؛ الآية ٢٠

٨) كلمته في الجلسة الثامنة لتفسير سورة البقرة ١٦/١٠/١٩٩١

٩) سورة البقرة؛ الآية ٤

١٠) سورة النساء؛ الآية ٥٩

سورة المائدة؛ الآية ٩٢

سورة النُّور؛ الآية ٥٤

١١) كلمته في الجلسة الثامنة لتفسير سورة البقرة ١٦/١٠/١٩٩١